
El bautismo en agua

UN ENSAYO ESCRITO POR

Stephen Wellum

DEFINICIÓN

El bautismo en agua es una ordenanza o sacramento instituido por nuestro Señor Jesucristo, para
ser practicado hasta el fin de los tiempos, el cual significa la unión del creyente con Cristo en Su
vida, muerte, sepultura y resurrección, y la membresía de uno en la iglesia, el pueblo de Dios del
nuevo pacto.

SUMARIO

Este artículo discutirá la importancia del bautismo en agua como una ordenanza o sacramento de la
iglesia. Después de discutir diferentes puntos de vista sobre el bautismo en la teología histórica, se
volverá a lo que el Nuevo Testamento dice que es el significado y la importancia del bautismo. El
artículo concluirá con un par de reflexiones sobre dónde los evangélicos están de acuerdo y en
desacuerdo sobre el significado del bautismo.

El bautismo cristiano es una de las dos ordenanzas o sacramentos que nuestro Señor Jesucristo,
Cabeza de la iglesia, ha instituido para la vida y la salud de la iglesia hasta el fin de los tiempos.
Como tal, el bautismo en agua debe practicarse hoy en obediencia a Su mandato (Mt 28:18-20).

En las Escrituras, el propósito del bautismo es al menos doble: una señal de iniciación y entrada en
la iglesia, que debe preceder a la participación en la Cena del Señor, y una declaración de fe y
entrega al señorío de Cristo. El Nuevo Testamento no registra ningún caso de algún cristiano que no
se haya bautizado. La evidencia de esto se encuentra en el libro de los Hechos. A partir de
Pentecostés, todo aquel que creía en el evangelio era bautizado, dando así testimonio público de su
fe en Cristo (Hch 2:41; 8:12-13, 36-39; 9:17-18; 10:47-48; 16:14-15, 31-33; 18:8; 19:5). La iglesia
falla en su llamado cuando no hace discípulos bautizándolos e instruyéndolos en la verdad del
evangelio.

https://www.coalicionporelevangelio.org/autor/stephen-wellum/
https://biblia.com/bible/nblh/Mat%2028.18-20?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.41?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%208.12-13?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%208.36-39?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%209.17-18?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%2010.47-48?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%2016.14-15?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%2016.31-33?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%2018.8?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hch%2019.5?culture=es


Pero surge una pregunta legítima: ¿Qué es exactamente el bautismo? Cualquiera que esté
familiarizado con la teología histórica sabe que los desacuerdos sobre el significado del bautismo,
sus temas característicos y su método tienen una larga historia. Dados estos debates, no debemos
relegar el bautismo a un tema secundario. El bautismo es ordenado por nuestro Señor y es una
proclamación visible del evangelio. Además, detrás de los debates bautismales hay asuntos bíblicos
y teológicos cruciales. Las polémicas bautismales reflejan sistemas teológicos completos. Funcionan
como casos de prueba de cómo uno entiende la Biblia, especialmente de cómo uno entiende la
naturaleza de la salvación y las relaciones entre los pactos bíblicos. Antes de describir el significado
básico del bautismo en agua, primero describamos un espectro de puntos de vista al respecto, de los
cuales algunos puntos de vista son más consistentes con el evangelio que otros.

Puntos de vista sobre el bautismo en agua

Primero, está el punto de vista sacramental del bautismo reflejado por el catolicismo romano. Este
punto de vista sostiene que el acto del bautismo regenera a la persona bautizada de muerte
espiritual a vida (niños y adultos), incluso fuera de la fe en Cristo (ex opere operato, «por la obra
realizada»), y que es necesario para nuestra salvación. El acto del bautismo quita el pecado original
de la persona, la hace espiritualmente viva por la infusión de la gracia que comienza el proceso
transformador de hacer a una persona justa. Desde este punto de vista, Cristo ha dado autoridad a
la iglesia y a sus oficiales para efectuar la gracia salvadora en las personas por medio de la
administración de los sacramentos, comenzando con el bautismo y culminando con la
extremaunción.

El luteranismo enseña también una visión sacramental pero más débil. Similar al catolicismo
romano, los luteranos argumentan que el bautismo regenera a una persona, pero insisten en que la
fe es necesaria para que Dios justifique a la persona que es bautizada. Los luteranos no hablan de
una gracia infundida en el acto del bautismo; más bien, por la Palabra y el sacramento, Dios crea la
fe en el individuo y lo convierte en un miembro vivo de la iglesia de Cristo. Para los luteranos, los
sujetos del bautismo se dividen en dos grupos: los creyentes, que han llegado a la fe en Cristo, y los
infantes, en quienes Dios produce misteriosamente una fe inconsciente que luego confirman cuando
alcanzan una edad de madurez. Sin embargo, en ambos casos, la fe está presente en el acto
regenerador del bautismo y en nuestra justificación ante Dios.

En segundo lugar, está la visión del pacto del bautismo reflejada por la teología reformada del pacto.
Este punto de vista niega que el bautismo sea regenerativo y que sea efectivo ex opere operato. En
cambio, el bautismo, que bajo el nuevo pacto reemplaza a la circuncisión como una señal del pacto,
es similar a la circuncisión en lo que ambos significan. Ambos significan la «señal y el sello» de Dios
de las promesas de Su pacto de que aquellos que creen en el evangelio serán justificados. El
bautismo lleva objetivamente a una persona (infantes y adultos) a la iglesia visible, al menos —en
el caso de los infantes— en el sentido de que están «en» el pacto, pero no necesariamente son «de»
él. El bautismo no efectúa una unión salvadora en sí mismo. Es solo por la gracia de Dios, el Espíritu
que nos da vida y nos otorga fe y arrepentimiento, que experimentamos la verdadera salvación, la
realidad a la que apunta el bautismo. Por eso, de manera paralela al Antiguo Testamento, incluso si
los infantes son bautizados bajo el nuevo pacto y considerados miembros del pacto, solo son
verdaderamente elegidos (y parte de la iglesia invisible) si ejercen la fe salvadora en Cristo.



Tercero, está la visión del bautismo de los creyentes, como se refleja en la tradición bautista y de las
iglesias de creyentes. En acuerdo con la visión del pacto, este punto de vista niega que el bautismo
sea regenerativo y necesario para la salvación. Sin embargo, a diferencia de la visión del pacto, el
bautismo solo debe aplicarse a los creyentes. El bautismo no es simplemente una señal y un sello de
las promesas de Dios que anticipa la fe de uno en Cristo. Más bien, el bautismo es una señal externa
de una realidad espiritual interna que el creyente ya ha experimentado por la fe en Cristo. El
bautismo, en contraste con la circuncisión, no apunta hacia la necesidad de una circuncisión del
corazón. Más bien, el bautismo es una señal del nuevo pacto que comunica la gracia de Dios a
aquellos que han sido regenerados y, por lo tanto, tienen fe en Cristo. El bautismo es un testimonio
público de que uno ha entrado en unión de fe con Cristo, y marca y define a los que creen en Cristo.
Por eso el bautismo solo se aplica a los que confiesan a Jesús como Señor, que han experimentado
Su poder, quienes son, por la fe y el renacimiento espiritual, la verdadera simiente espiritual de
Abraham. El bautismo es un rito del nuevo pacto para el pueblo de Dios del nuevo pacto.

El sentido y el significado del bautismo en agua

Se podría escribir mucho sobre el significado y la importancia del bautismo. Además, es en este
punto que surgen las principales diferencias entre los puntos de vista bautismales. Sin embargo,
pensemos en lo que es el bautismo al desglosar cuatro verdades, que deben afirmarse para ser fieles
a la enseñanza del Nuevo Testamento.

Primero, el bautismo es uno de los medios principales que Dios ha dado a la iglesia para declarar
públicamente nuestra fe en Cristo como Señor y Salvador. ¿No es esto parte de lo que está pasando
en Pentecostés, en la exhortación de Pedro a la gente que clama de corazón: «¿Qué haremos?» (Hch
2:37)? Pedro acaba de demostrar que la venida del Espíritu en poder es evidencia de que la
redención se ha realizado; que Jesús es Señor y Cristo (Hch 2:36); y que la nueva era prometida en
el Antiguo Testamento finalmente ha llegado (Jl 2:28-32; Ez 36:25-27; Jr 31:31-34) ¿Qué respuesta
de la gente es necesaria? El arrepentimiento y el bautismo, administrado en el nombre de Jesús, lo
que significa la sumisión de una persona a Cristo como Señor (Hch 2:38). Esta verdad es
importante, especialmente hoy cuando los llamados al altar, la confirmación, las reuniones públicas,
etc., han tomado el lugar del bautismo en nuestra confesión pública de Cristo. El bautismo
representa hermosa y poderosamente nuestra sumisión a Cristo y la verdad del evangelio, lo que
ningún rito eclesiástico posterior puede reemplazar.

Segundo, el significado central del bautismo cristiano, en contraste con el bautismo de prosélitos
judíos o el bautismo de Juan, es que significa la unión del creyente con Cristo en Su muerte,
sepultura y resurrección (Ro 6:3-7; Col 2:11-12), y todos los beneficios que conlleva esa unión. Por
esta razón, el bautismo en el Nuevo Testamento es considerado como una señal exterior que
significa una realidad interior, a saber, que un creyente ha entrado en las realidades del nuevo pacto
que Jesús inauguró y selló con Su propia sangre en la cruz. Como tal, cuando se recibe con fe, el
bautismo indica regeneración obrada por el Espíritu (Tit 3:5), limpieza interior, renovación y
perdón de los pecados (Hch 22:16; 1 Co 6:11; Ef 5:25-27), y la presencia permanente del Espíritu
como el sello de Dios que testifica y garantiza que el creyente permanecerá seguro en Cristo de
manera permanente (1 Co 12:13; Ef 1:13-14). De hecho, la asociación entre el bautismo y las
bendiciones del nuevo pacto en Cristo es tan estrecha que muchos han argumentado que, en el
Nuevo Testamento, el bautismo funciona por metonimia para toda la experiencia de conversión.

https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/significa-la-circuncision-preguntas-biblicas/
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.37?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.37?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.36?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Joel%202.28-32?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Eze%2036.25-27?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Jer%2031.31-34?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.38?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Rom%206.3-7?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Col%202.11-12?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Tit%203.5?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%2022.16?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/1%20Cor%206.11?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Efe%205.25-27?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/1%20Cor%2012.13?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Efe%201.13-14?culture=es


Por ejemplo, en Gálatas 3:26-27, Pablo puede decir: «Pues todos ustedes son hijos de Dios mediante
la fe en Cristo Jesús. Porque todos los que fueron bautizados en Cristo, de Cristo se han revestido».
El lenguaje de «revestirnos» de Cristo se refiere a nuestra unión con Él. Pero observa cómo Pablo
puede atribuir la unión con Cristo tanto a la fe (v. 26) como al bautismo (v. 27). Lo hace, no
afirmando una visión ex opere operato del bautismo, ya que Pablo se refiere a personas que se han
arrepentido de sus pecados y creído en Cristo. Solo los verdaderamente convertidos son los que se
han revestido de Cristo. Pero, por metonimia, el bautismo puede significar conversión y, por lo
tanto, un signo externo que indica este hecho.

Encontramos algo similar en Romanos 6:1-4. Pablo ve el bautismo en agua como la unión del
creyente con Cristo en Sus actos redentores: Su vida, muerte, sepultura y resurrección. Sin duda, en
este texto, Pablo no está dando principalmente una explicación teológica de la naturaleza del
bautismo. En cambio, Pablo se preocupa por refutar la acusación de que el creyente para resaltar la
gracia debe «permanecer en el pecado». Utiliza el lenguaje de «transferencia de reino» para mostrar
cuán inconcebible es esta sugerencia. Los cristianos, insiste Pablo, han «muerto al pecado» (v. 2b) y,
por lo tanto, ya no están «en Adán», sino que están «en Cristo». Sin embargo, Pablo puede decir que
esta transferencia de reino ocurrió en nuestro bautismo (v. 3), por el cual fuimos unidos a Cristo. De
nuevo, Pablo no está afirmando que el acto del bautismo nos une a Cristo aparte de la fe. Más bien,
como en Gálatas 3:26-27, el bautismo es una forma abreviada de toda nuestra experiencia de
conversión. Por sí mismo, el bautismo en agua no efectúa la regeneración, ni siquiera es necesario
para la salvación. En el Nuevo Testamento, el bautismo siempre asume la fe para su validez, y la
verdadera fe salvadora lleva a alguien a ser bautizado, aunque la fe y el bautismo en agua no
disfrutan del mismo estado lógico de necesidad (cp. Ef 4 – 5; 1 P 3:21).

Tercero, el bautismo en agua significa la entrada de un creyente a la iglesia. En Gálatas 3:27-28, por
ejemplo, Pablo puede pasar inmediatamente del tema de «revestirse» de Cristo en el bautismo a
hablar de cómo somos uno en Su cuerpo. En Efesios 4:22-25, Pablo puede usar las imágenes
bautismales de «vestirse» y «despojarse» para hablar del tipo de comportamiento que debemos tener
como individuos y como «miembros de un solo cuerpo» (v. 25), ciertamente una referencia a la
iglesia. El bautismo, entonces, es la marca determinante de pertenencia, así como una demarcación
entre la iglesia y el mundo (cp. Hch 2:40-41). De este modo, en el bautismo, no solo Cristo se
apropia del que es bautizado en Su nombre y lo incorpora a Su cuerpo, sino que también el que es
bautizado se identifica abiertamente con el Señor y Su pueblo.

Cuarto, el bautismo en agua es una promesa y una anticipación gloriosa del hecho de que todas las
cosas serán consumadas por Cristo. Aunque hay una serie de preguntas en torno al bautismo de
Juan, una cosa está clara: el bautismo de Juan fue una ceremonia escatológica, anticipando la
venida del Mesías, el reino de Dios y toda la era del nuevo pacto. El bautismo cristiano también es
escatológico pero, a diferencia del bautismo de Juan, lo que Juan anticipó y señaló, ahora ha venido
en Cristo. El bautismo cristiano, entonces, significa que el creyente ha entrado en el amanecer de la
nueva creación y del nuevo pacto debido a nuestra unión en Cristo. Por eso Pablo puede decir: «Si
alguno está en Cristo, nueva criatura es; lo viejo pasó, lo nuevo ha llegado» (2 Co 5:17). Como tal,
el bautismo en agua mira hacia atrás y hacia adelante: hacia atrás, a la inauguración de la nueva
era en la primera venida de Cristo; y hacia adelante, a la consumación en Su regreso. Por el
bautismo, participamos de estas realidades. En verdad, el bautismo es nuestra entrada en el orden
escatológico de la nueva creación que ahora experimentamos debido a nuestra unión de pacto con
Cristo y al ser sellados con el Espíritu para el día de la redención (Ef 4:30).

https://biblia.com/bible/nblh/G%C3%A1l%203.26-27?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Rom%206.1-4?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/G%C3%A1l%203.26-27?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/1%20Ped%203.21?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/G%C3%A1l%203.27-28?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Efe%204.22-25?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%202.40-41?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/2%20Cor%205.17?culture=es
https://www.coalicionporelevangelio.org/articulo/bautismo-o-llenura-del-espiritu-santo/
https://biblia.com/bible/nblh/Efe%204.30?culture=es


Acuerdo y desacuerdo sobre el bautismo

Ciertamente, se podría decir más sobre el significado y la importancia del bautismo, pero estas
cuatro verdades resaltan gran parte de la enseñanza del Nuevo Testamento al respecto. Los
evangélicos de un amplio espectro de afiliaciones denominacionales deberían estar de acuerdo en
estos puntos básicos. Por ejemplo, deberíamos estar de acuerdo en que todo cristiano debe ser
bautizado en obediencia a Dios; que el bautismo es el signo de las realidades del evangelio de la
unión con Cristo y todos los beneficios de la nueva alianza; que el bautismo está ligado a nuestra
incorporación a la iglesia; y que el acto del bautismo, en contra de la visión ex opere operato del
catolicismo romano, no regenera. En cambio, el bautismo es efectivo por la gracia sola, a través de
la fe sola y en Cristo solo.

Sin embargo, todavía queda un punto de división, especialmente entre las visiones del pacto y del
creyente del bautismo. Dado que el bautismo no es efectivo aparte de la fe, ¿por qué debemos
bautizar a los niños? Obviamente, la división sobre este tema es enorme y es probable que no se
resuelva pronto, y la razón es importante. En última instancia, la disputa no se trata de unos pocos
textos, sino de argumentos bíblico-teológicos completos, especialmente sobre nuestra perspectiva
sobre la relación entre los pactos.

Aquellos que abogan por el paidobautismo o bautismo de infantes admiten que aunque no hay un
mandato explícito en el Nuevo Testamento para bautizar a los infantes, la práctica aún está
justificada. ¿Por qué? Por las siguientes razones: (1) Hay una continuidad esencial del «pacto de
gracia» desde Abraham hasta Cristo. (2) Dado que los infantes estaban incluidos en el antiguo pacto
por medio de la circuncisión como una señal externa de entrada a la comunidad del pacto, y el
bautismo ha reemplazado a la circuncisión en el nuevo pacto, entonces se requiere que los padres
creyentes administren el bautismo a sus hijos. (3) En el antiguo pacto, la circuncisión no implicaba
que el niño fuera uno de los elegidos; todavía necesitaban ejercer la fe para saber su elección.
Entonces, en el nuevo pacto, el bautismo no garantiza que los niños sean elegidos, pero aún se
requiere administrarles la señal del pacto antes de la fe. (4) El apoyo a la práctica de bautizar a los
niños se encuentra en los bautismos domésticos o de familias enteras del Nuevo Testamento.

Por otro lado, aquellos que afirman el bautismo de los creyentes argumentan lo siguiente: (1) El
bautismo solo es eficaz por la fe en Cristo, y de ahí el patrón del Nuevo Testamento de la
proclamación del evangelio, la conversión y luego el bautismo de los creyentes. (2) Sin duda, hay
continuidad entre el antiguo y el nuevo pacto debido al plan único de Dios, pero también hay
mucha discontinuidad. Por ejemplo, bajo el antiguo pacto, hay necesariamente una distinción entre
la comunidad del pacto y los elegidos, siendo la circuncisión la señal del primer grupo. Sin
embargo, bajo el nuevo pacto esta distinción ha sido eliminada. Por definición, los que están en el
nuevo pacto son aquellos que han tenido la ley de Dios escrita en sus corazones, han nacido del
Espíritu y han sido perdonados de sus pecados (Jr 31:31-34), y como tal, la iglesia, como el pueblo
del nuevo pacto de Dios, es una comunidad regenerada. Esta verdad sugiere que el bautismo, como
señal del nuevo pacto, debe aplicarse únicamente a aquellos que están en el nuevo pacto, es decir, a
los creyentes. (3) La circuncisión, bajo el pacto abrahámico y el antiguo pacto, no indica las mismas
realidades que el bautismo bajo el nuevo pacto. (4) Los ejemplos de bautismos domésticos son
argumentos del silencio y no logran ver las distinciones del pacto entre lo antiguo y lo nuevo. De
hecho, cuando miramos de cerca los ejemplos, vemos que en varios de ellos hay indicios de fe
salvadora por parte de todos los bautizados (cp. Hch 16:31-34).

https://biblia.com/bible/nblh/Jer%2031.31-34?culture=es
https://biblia.com/bible/nblh/Hech%2016.31-34?culture=es


¿A dónde nos lleva esto? Nos deja con una discusión honesta sobre las diferencias entre nosotros,
pero también enfatiza lo que nos une en el evangelio. Sin duda, los puntos de vista sobre el
bautismo de infantes y creyentes no son simultáneamente correctos y, dada la importancia del
bautismo, es necesario establecer iglesias locales y denominaciones que enseñen uno de los puntos
de vista con la exclusión del otro, dado nuestro compromiso con la autoridad bíblica. Sin embargo,
nunca debemos perder de vista lo que nos une. Tenemos que encontrar formas de mostrar nuestra
unidad en Cristo sin minimizar nuestras diferencias. De hecho, debemos encontrar unidad en
aquello a lo que apunta el bautismo, es decir, la gloria de Cristo y la verdad del evangelio de la
gracia soberana de Dios. A pesar de las diferencias en curso, más que cualquier otra cosa, esto es lo
que debe cautivar nuestro pensamiento, nuestras vidas y nuestras iglesias.

Publicado originalmente en The Gospel Coalition. Traducido por Sergio Paz.

Este ensayo es parte de la serie Concise Theology (Teología concisa). Todas las opiniones expresadas
en este ensayo pertenecen al autor. Este ensayo está disponible gratuitamente bajo la licencia
Creative Commons con Attribution-ShareAlike (CC BY-SA 3.0 US), lo que permite a los usuarios
compartirlo en otros medios/formatos y adaptar/traducir el contenido siempre que haya un enlace
de atribución, indicación de cambios, y se aplique la misma licencia de Creative Commons a ese
material. Si estás interesado en traducir nuestro contenido o estás interesado en unirte a nuestra
comunidad de traductores, comunícate con nosotros.

LECTURAS ADICIONALES

G. R. Beasley-Murray, Baptism in the New Testament (Grand Rapids: Eerdmans, 1962).
Donald Bridge y David Phypers, The Water That Divides (Downers Grove: InterVarsity Press, 1977).
J. V. Fesko, Word, Water, and Spirit: A Reformed Perspective on Baptism (Grand Rapids: Reformation Heritage Books, 2010).
John D. Meade, «Circumcision of Flesh to Circumcision of Heart: The Typology of the Sign of the Abrahamic Covenant» en Progressive
Covenantalism: Charting a Course between Dispensational and Covenant Theologies, eds. Stephen J. Wellum y Brent E. Parker (Nashville: B&H
Academic, 2016), pp. 127-58.
Thomas R. Schreiner y Shawn D. Wright, eds., Believer’s Baptism: Sign of the New Covenant in Christ (Nashville: B&H, 2006).
Gregg Strawbridge, ed., The Case for Covenantal Infant Baptism (Phillipsburg: P&R, 2003).
Stephen J. Wellum, Entrevista sobre el bautismo y los pactos (en inglés).
Wright, David F., ed. Baptism: Three Views (Downers Grove: IVP Academic, 2009).

https://www.thegospelcoalition.org/essay/water-baptism/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/3.0/us/
mailto:inquiries@thegospelcoalition.org
https://www.amazon.com/-/es/Mr-G-R-Beasley-Murray/dp/080281493X/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/Donald-Bridge/dp/1845503082/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/John-V-Fesko/dp/1601782829/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/Dr-Stephen-J-Wellum/dp/1433684020/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/Dr-Stephen-J-Wellum/dp/1433684020/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/Thomas-R-Schreiner/dp/0805432493/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.amazon.com/-/es/William-Gregg-Strawbridge/dp/0875525547/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20
https://www.thegospelcoalition.org/blogs/justin-taylor/interview-with-steve-wellum-on-baptism/
https://www.amazon.com/-/es/David-F-Wright/dp/0830838562/ref=sr_1_1?tag=thegospcoal-20

